
1 
 

Karl Amadeus Hartmanns Concerto Funebre – Ein Mahnmal gegen den Krieg 

Musikhistorischer Vortrag im Rahmen des hartmannforum 2024 am 27.11.2024 

von Charlotte Steup 

 

In einem Interview aus dem Jahr 2021 beschreibt die Violinistin Patricia Kopatchinskaja Karl 

Amadeus Hartmanns Violinkonzert Concerto funebre – ursprünglich Musik der Trauer – nicht 

als beliebiges ästhetisches Gebilde, sondern als eine aus innerer Notwendigkeit geschaffene 

Komposition, die sie als sein wohl stärkstes Werk betrachtet. Hartmanns Widerstandsgeist, 

seine Empörung und Verzweiflung, sein Protest gegen den Überfall auf Polen seien der Musik 

eingeschrieben.1 Auch Hartmann selbst betonte nach dem Zweiten Weltkrieg den 

politikhistorischen Hintergrund seiner Komposition: „Mein ‚Concerto funebre‘ entstand im 

Herbst 1939. Diese Zeit deutet den Grundcharakter und Anlaß meines Stückes an. […] Ich 

wollte all das niederschreiben, was ich dachte und fühlte, und das ergab Form und Melos.“2 

Entsprechend lautet die Datierungsangabe der 1949 im Süddeutschen Musikverlag 

erschienenen Ausgabe von Musik der Trauer, der Erstfassung des Werkes: „geschrieben in den 

ersten Kriegstagen September – November 1939“3. 

Entgegen dieser unmissverständlichen Erzählung aus der Nachkriegszeit kann anhand von 

Hartmanns Briefen jedoch nachgewiesen werden, dass er bereits vor dem Herbst 1939 an der 

Komposition einer Trauermusik arbeitete. So schrieb er am 16. Juni 1939 seiner Ehefrau 

Elisabeth: „Jetzt beginne ich mit Skizzen für meine Trauermusik. Ich habe hier schönes Material 

vorgefunden für einen Choral.“4 Zudem lässt sich auch der genaue Zeitpunkt, an dem Hartmann 

die Komposition vollendete, mithilfe der Korrespondenz mit seiner Ehefrau Elisabeth 

eingrenzen. In einem Brief vom 6. November 1939 berichtet Hartmann ihr über das 

fertiggestellte Stück: „Das Violinconcertino bringt mir mehr Glück. Das Stück hat jetzt 

Scherchen in Neuchátel, dann muß ich es an Frey senden.“5 Der gesamte Entstehungsprozess 

umfasste somit maximal viereinhalb Monate, wobei nicht rekonstruiert werden kann, welche 

 
1 Vgl. „Kirill Petrenko und Patricia Kopatchinskaja im Gespräch mit Cornelia Gartemann“, in: Digital Concert 

Hall (2021), https://www.digitalconcerthall.com/de/interview/53774-3 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
2 Karl Amadeus Hartmann: „Concerto funebre“, in: Karl Amadeus Hartmann. Kleine Schriften, hrsg. von Ernst 

Thomas, Mainz 1965, S. 53-55, hier: S. 53. 
3 Karl Amadeus Hartmann: Musik der Trauer, Partitur, Heidelberg: Süddeutscher Musikverlag 1949. 
4 Brief von Karl Amadeus Hartmann an Elisabeth Hartmann, München, 16.06.1939 (Karl Amadeus Hartmann-

Gesellschaft, im Folgenden abgekürzt als KAHG). 
5 Brief von Karl Amadeus Hartmann an Elisabeth Hartmann, Winterthur, 06.11.1939 (KAHG). 



2 
 

Ideen und Skizzen beziehungsweise ob Teile des endgültigen Notentextes schon vor dem 

Ausbruch des Zweiten Weltkrieges komponiert wurden. 

Um die Konzeption, Bedeutung und Wirkung des Concerto funebre vollumfänglich zu 

verstehen, reicht der bloße Verweis auf den Überfall auf Polen demnach nicht aus. Stattdessen 

muss der musikhistorische Kontext breiter untersucht werden. In der Folge soll zunächst das 

weite Feld von Musik und Politik während der NS-Zeit umrissen und Hartmanns Position darin 

verortet werden. Anschließend sollen zentrale Aspekte des Werkes, Violinkonzert und 

Trauermusik, vor dem Hintergrund der musikalischen Tradition beleuchtet werden. Zuletzt soll 

ein kulturgeschichtlicher Deutungsversuch unternommen werden: Das Concerto funebre als 

Mahnmal gegen den Krieg.  

Hartmanns Schaffen während der NS-Zeit 

Wie Hanns-Werner Heister feststellt, wird der Begriff der politischen Musik häufig entweder 

zu weit und vage oder zu spezifisch, meist gesellschaftskritisch verstanden.6 Auch wenn sich 

das komplexe Gefüge von Musik und Politik nicht allein darauf beschränken lässt, können 

generell zwei gegensätzliche Pole ausgemacht werden: Musik im Sinne der Regierung versus 

regierungskritische Musik.7 Wie eine Auswahl von politischen Maßnahmen aus dem Jahr 1933 

zeigt, wurde die Meinungs-, Berufs- und Kunstfreiheit, demokratische Werte der Weimarer 

Republik, vom totalitären NS-Regime stark eingeschränkt: Die Auflösung des Deutschen 

Arbeiter-Sängerbundes, in dem seit 1908 alle Arbeitermusikvereine organisiert waren,8 das 

„Gesetz zur Wiederherstellung des deutschen Berufsbeamtentums“, das zum Beispiel zur 

Entlassung von Arnold Schönberg und Franz Schreker von der Preußischen Akademie der 

Künste führte,9 das Verbot und die Vernichtung von als „entartet“ klassifizierten Werken aus 

allen Kunstbereichen, auch der Musik.  

Während schließlich das gesamte Musikleben in Deutschland von nationalsozialistischer 

Propaganda durchdrungen war, sei es bei den Wagnerfestspielen in Bayreuth oder in den 

Liedtexten der Hitler-Jugend, konnte künstlerischer Widerstand nur noch im Ausland öffentlich 

 
6 Vgl. Hanns-Werner Heister, „Politische Musik“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New York u. a. 

2016ff., veröffentlicht Juni 2019, https://www-1mgg-2online-1com-16dgawamk0222.emedia1.bsb-

muenchen.de/mgg/stable/51295 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
7 Vgl. Ebd. 
8 Vgl. Ebd.  
9 Vgl. Raphael Günter Wolfgang Wöbs: „Die Partitur allein kennt die Fermate“ - Dimensionen einer politischen 

Theorie der Ästhetik auf Grundlage des Handlungsbegriffs bei Hannah Arendt durchgeführt anhand des 

biographischen Vorwurfs und kompositorischer Modelle von Karl Amadeus Hartmann, Inaugural-Dissertation in 

der Fakultät Pädagogik, Philosophie, Psychologie der Otto-Friedrich-Universität Bamberg, vorgelegt am 10. 

Oktober 2003, S. 38. 



3 
 

geleistet werden. Nach dem Ausbruch des Zweiten Weltkrieges übten neben den Exilkünstlern10 

auch vermehrt ausländische Komponisten Kritik an NS-Deutschland, zum Beispiel mittels 

sogenannter Kriegssymphonien. Ideal- und Prototyp dieses Genres ist Dmitri Schostakowitschs 

Siebte Symphonie,11 die aufgrund ihrer Entstehung während der Leningrader Blockade 1941 

von Anfang an als „ein patriotisches Manifest, eine Beschwörung des Widerstandsgeistes, ein 

Fanal gegen den Faschismus“12 galt. 

In NS-Deutschland existierte künstlerischer Widerstand dagegen nur im Verborgenen. Politisch 

verfolgte Komponisten wie Erwin Schulhoff oder Viktor Ullmann schufen bis zu ihrem 

gewaltsamen Tod Werke für die Freiheit.13 Sowohl Schulhoffs sechste „Freiheitssinfonie“, die 

er in Prag vor dem deutschen Überfall auf die Sowjetunion und seiner Inhaftierung 1942 

fertigstellte, als auch Ullmanns „freiheitsstrebende“ 5. und 7. Klaviersonate, die er im 

Konzentrationslager Theresienstadt vor seiner Deportation nach Ausschwitz 1944 komponierte, 

wurden posthum nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges uraufgeführt.14 Unter denjenigen 

Widerstandskünstlern, die nicht politisch verfolgt wurden, begaben sich viele in die sogenannte 

innere Emigration, darunter Hartmann, dessen damalige „Haltung […] sich als 

linksbürgerlicher, sozialistisch getönter Humanismus fassen [lässt]“15. 

Durch die nationalsozialistische Machteroberung wandelte sich Hartmanns ästhetisches 

Selbstverständnis drastisch. In seiner Autobiographischen Skizze heißt es: „In diesem Jahr 

[1933] erkannte ich, daß es notwendig sei, ein Bekenntnis abzulegen, nicht aus Verzweiflung 

und Angst vor jener Macht, sondern als Gegenaktion. […] Ein Künstler darf nicht in den Alltag 

hineinleben, ohne gesprochen zu haben.“16 Während Hartmanns Schaffen in den 1920er Jahren 

durch den modernen Zeitgeist, aber auch von zeit- und gesellschaftskritischen Werken sowie 

dem Einfluss von Gebrauchs- und Unterhaltungsmusik geprägt war, wandte er sich 1933 vom 

Gefälligen, Leichten und Konzertanten vollständig ab.17 Stattdessen sind für seine Werke, die 

 
10 Die Bezeichnung von Personengruppen im generischen Maskulinum sind im vorliegenden Aufsatz 

geschlechtsneutral gemeint. 
11 Vgl. Otto Paul Burkhardt: „Inmitten der Katastrophe. Sinfonien im und über den Zweiten Weltkrieg - 

Komponisten zwischen Propaganda und Momento“, in: Neue Zeitschrift für Musik 182/1 (2021), S. 46-49, hier: S. 

46. 
12 Vera Baur: „Die ‚Leningrader‘ - Überzeitliche Anklage“, Textbeitrag auf der Website von BR Klassik, letzter 

Stand: 10.02.2016, https://www.br-klassik.de/themen/klassik-entdecken/schostakowitsch-leningrader-siebte-

symphonie-100.html [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
13 Vgl. Burkhardt, „Inmitten der Katastrophe“, S. 48-49. 
14 Vgl. Ebd. 
15 Andreas Jaschinski u. Hanns-Werner Heister: „Hartmann, Karl Amadeus“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz 

Lütteken, New York u. a. 2016ff., veröffentlicht Oktober 2017, https://www-1mgg-2online-1com-

16dgawan30366.emedia1.bsb-muenchen.de/mgg/stable/394102 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
16 Karl Amadeus Hartmann: „Autobiographische Skizze“, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus Nordrhein-

Westfalen 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von Heinz-Klaus Metzger, München 1989, S. 13-17, hier: S. 16-17. 
17 Vgl. Jaschinski u. Heister, „Hartmann, Karl Amadeus“. 



4 
 

während der NS-Zeit entstanden, Ernst und Schwere charakteristisch, ihr „Grundgestus ist der 

der Klage, die zugleich Anklage ist“18. 

Die konzeptuelle Gestaltung dieser Kompositionen beruht auf Hartmanns oppositioneller 

Zeugenschaft. Seine politische Gegenposition sowie seine schmerzhafte Erinnerung werden 

dabei nicht nur musikalisch, sondern auch schriftlich, in den dazugehörigen Titeln, Widmungen 

oder Gesangstexten, explizit. Vor dem historischen Hintergrund der massenhaften Inhaftierung 

und brutalen Ermordung politischer Gegner in den dafür errichteten Konzentrationslagern wie 

Dachau19 lautet beispielsweise die Widmungt zu Hartmanns symphonischen Dichtung Miserae 

(1934): „Meinen Freunden, die hundertfach sterben mußten, die für die Ewigkeit schlafen, wir 

vergessen euch nicht (Dachau 1933/34)“20. Auch der Klaviersonate 27. April 1945 (1945) liegt 

ein konkretes Ereignis der NS-Geschichte zugrunde. Der sogenannte „Evakuierungsmarsch“ 

von KZ-Häftlingen, den Hartmann und seine Frau in der Nacht des 27. April 1945 in 

Kempfenhausen am Starnberger See beobachteten,21 wird durch die dem Notentext 

vorangestellten Worte wie folgt beschrieben: „Am 27. u. 28. April 1945 schleppte sich ein 

Menschenstrom von Dachauer ‚Schutzhäftlingen‘ an uns vorüber – unendlich war der Strom –

unendlich war das Elend – unendlich war das Leid –.“22 

Hartmanns Empörung und Trauer bilden zudem oftmals den Schlüssel zum Werkverständnis. 

So rekurrieren sowohl die Oper Des Simplicius Simplicissimus Jugend (1935) als auch die 

Kantate Friede Anno 48 (1936) auf den Dreißigjährigen Krieg beziehungsweise den 

Westfälischen Frieden. Wie Constantin Grun herausgearbeitet hat, werden Hoffnung und Leid 

des 17. und 20. Jahrhunderts zu einer gemeinsamen überzeitlichen Botschaft verknüpft: 

„Vereinfacht ließe sich sagen: Hartmanns Kantate verkündet am Ende die Hoffnung auf 

Frieden, Hartmanns Oper ermutigt zur (revolutionären?) Herstellung des Friedens durch 

Schaffung einer gerechteren Welt“.23 Demnach fungiert die historische Szenerie in beiden 

Fällen als Blaupause für Hartmanns NS-Kritik. 

 
18 Vgl. Ebd. 
19 Vgl. „KZ Dachau 1933-1945“, auf der Website der KZ-Gedenkstätte Dachau, https://www.kz-gedenkstaette-

dachau.de/historischer-ort/kz-dachau-1933-1945/ [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
20 „Miserae Symphonische Dichtung für grosses Orchester“, Eintrag auf der Website Karl Amadeus Hartmann – 

Center, https://www.hartmann-gesellschaft.de/dokument-leben-werk/miserae-symphonische-dichtung-fuer-

grosses-orchester/ [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
21 Vgl. Wöbs, „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 121. 
22 „Sonate ‚27. April 1945‘ für Klavier“, Eintrag auf der Website Karl Amadeus Hartmann – Center, 

https://www.hartmann-gesellschaft.de/dokument-leben-werk/sonate-27-april-1945-fuer-klavier-3/ [Letztes 

Abrufdatum: 03.03.2025]. 
23 Constantin Grun: „Richard Strauss und Karl Amadeus Hartmann. Zwei Münchner zwischen Krieg und Frieden“, 

in: Die Musikforschung 62/3 (2009), S. 251-261, hier: S. 260. 



5 
 

Auch musikalisch bilden Hartmanns Werke aus der NS-Zeit eine Einheit, wobei seine 

Zitiertechnik ein zentrales Bindeglied darstellt. Immer wieder nahm er Bezug auf fremde und 

eigene Werken sowie Lieder aus der jüdischen Kultur und der revolutionären 

Arbeiterbewegung.24 Es „finden sich Bach-Choral und proletarischer Trauermarsch, 

‚Internationale‘ und nationaler Hussitenchoral, Bauernkriegslied und jüdisches Lied, 

Strawinsky und Kodály, Prokofiew und Berg, Beethoven und Borodin, Strukturzitate von 

Bartók und Hindemith u. a. m.“25 Eine besondere Rolle in Hartmanns musikalischem 

Wortschatz nimmt die jüdische Melodie Elijahu hanavi ein, die in der Einleitung des ersten 

Streichquartetts („Carillon“) (1933) erstmals anklingt als „unmissverständliche[s] Entree in 

eine neue Zeit und ein neues Stadium seines Komponierens“26. Auch im Concerto funebre griff 

Hartmann neben dem Hussitenchoral Die ihr Gottes Streiter seid und dem proletarischen 

Trauermarsch Unsterbliche Opfer, ihr sanket dahin die Elijahu-Chiffre auf. Wie Heister darlegt, 

wird im Schlussteil das Jüdische mit dem Revolutionären musikalisch eng verwoben, „die als 

Rasse und als Klasse determinierten Hauptopfer des Nazismus [werden vereint]“27. 

Entgegen der weitläufigen Vorstellung des „nur für die Schublade“ komponierenden Künstlers 

im „Schweigeverbot“28 ist es bemerkenswert, dass Hartmann immer wieder versuchte, seine 

Widerstandswerke im Ausland zur Aufführung zu bringen. Trotz der schwierigen 

Voraussetzungen gelangen zwischen 1935 und 1940 mehrere Projekte, darunter vier 

Uraufführungen. 

1935 IGNM-Musikfestival in Prag Uraufführung der symphonischen Dichtung Miserae 

1936 Kammermusikwettbewerb Carillon in 

Genf 

1. Preis und Uraufführung des ersten Streichquartetts 

1937 Komponistenwettbewerb der Emil-

Hertzka-Stiftung in Wien 

Höchste Auszeichnung für die Kantate Friede Anno 48 

1938 IGNM-Musikfestival in London Aufführung des ersten Streichquartetts 

1939 Internationale Ausstellung in Lüttich, 

Concours Guillaume Lekeu (Belgien) 

Uraufführung der Symphonie L‘ Œuvre 

1940 Konzert in Sankt Gallen Uraufführung des Violinkonzertes Musik der Trauer 

Auflistung der ausländischen Aufführungen von Werken Hartmanns in der NS-Zeit nach Traber/McCredie/Wöbs29 

 
24 Vgl. Hanns-Werner Heister: „Zur Semantik von Hartmanns Musik. Ergebnisse, Fragen, Forschungsaufgaben“, 

in: Karl Amadeus Hartmann. Komponist zwischen den Fronten und zwischen den Zeiten, hrsg. von Inga Mai 

Groote u. Hartmut Schick, Tutzing 2010, S. 229-270, hier: S. 236-237. 
25 Ebd., S. 233. 
26 Ulrich Dibelius: „Künstlerische Konsequenzen aus biographischen Konditionen. Das Wechselspiel von Zwang 

und Freiheit in Hartmanns Komponieren“, in: Karl Amadeus Hartmann. Komponist zwischen den Fronten und 

zwischen den Zeiten, hrsg. von Inga Mai Groote u. Hartmut Schick, Tutzing 2010, S. 175-184, hier: S. 176. 
27 Heister, „Zur Semantik von Hartmanns Musik“, S. 240. 
28 Vgl. Dibelius, „Künstlerische Konsequenzen aus biographischen Konditionen“, S. 175. 
29 Vgl. Wöbs, „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 52. 



6 
 

Dabei fiel Hartmann den NS-Behörden nicht nur wegen seiner ungenehmigten Auslandsreise 

nach Prag 1935 negativ auf.30 In einem diesbezüglichen Aktenvermerk der 

Reichsmusikkammer vom 1. Juli 1941 heißt es: „Nach Auskunft der Reichsmusikkammer geht 

es aus einem Katalog hervor, das H. von einer ganz bestimmten, meist jüdischen Clique 

gefördert wurde. Den Abstammungsnachweis hat er für sich sowie für seine Ehefrau bisher 

immer noch nicht restlos erbracht, obwohl er hierzu seit 1935 wiederholt aufgefordert wurde.“31 

Bereits beim Prager Musikfest als „German independent“ gemeldet,32 ging Hartmanns NS-

Kritik insgesamt weit über das Private hinaus. Dabei leistete er nicht nur auf künstlerischer 

Ebene entschieden Widerstand: So berichtete er 1959, dass er während der Komposition von 

Miserae „in einer Untergrundbewegung mit[arbeitete], deren Aufgabe es war, politisch und 

rassistisch Verfolgte zu verstecken und mit Lebensmitteln zu versorgen.“33  

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges bemerkte Hartmann enttäuscht, wie tief die 

nationalsozialistische Gesinnung tief in der Gesellschaft verankert war. So schrieb er am 18. 

Januar 1947 an Hermann Scherchen: 

„Leider muß man feststellen, daß der Nazigeist bei uns noch überall blüht. Die Naziideologie 

hat sich im deutschen Volk sehr tief hineingefressen. Leider ist der Hitlerismus ein Produkt des 

deutschen Volkes und nicht wie man angenommen hat, einer kleinen verbrecherischen Clique. 

Beim Eisenbahnfahren, beim Anstehen um etwelche Dinge, im Theater, im Konzert, im Kino, 

sogar in Ämtern, überall hört man Naziphraseologien. Geschimpft wird auf die Ausländer, die 

Juden und die Besatzungsmächte. Der Antisemitismus hat sich in der Temperatur bis heute gut 

gehalten. Das Los der Antifaschisten ist ein schweres und glücklicherweise haben wir eine 

Besatzung, sonst ginge es diesen allen an den Kragen. Über Deutschland hängen schwarze 

Wolken; doch wie soll man dieses Volk ändern?“34  

Entsprechend lassen sich Hartmanns aufwendige Umarbeitungen seiner während der NS-Zeit 

verfassten Werke nicht nur als Mittel zur Traumabewältigung,35 sondern auch als Warnung 

verstehen. Laut Eberhard Kloke „war [es] für ihn zunächst vordringlich, die alten [Werke] 

 
30 Vgl. Wöbs, „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 57. 
31 Zitiert nach: Ebd. 
32 Vgl. Ebd., S. 55. 
33 Brief von K. A. Hartmann an H. Moldenhauer vom 04.08.1959, zitiert nach: Andreas Jaschinski, Karl Amadeus 

Hartmann. Symphonische Tradition und ihre Auflösung, München u. Salzburg 1982, S. 18. 
34 Brief von K. A. Hartmann an H. Scherchen vom 18.01.1947, zitiert nach: Wöbs, „Die Partitur allein kennt die 

Fermate“, S. 69. 
35 Vgl. „Zu den vier Hartmann-Modellen. Ein Gespräch zwischen Eberhard Kloke, Heinz-Klaus Metzger und 

Rainer Riehn“, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus Nordrhein-Westfalen 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von 

Heinz-Klaus Metzger, München 1989, S. 60-66, hier: S. 64. 



7 
 

wieder herzunehmen, sie in neue Konfigurationen und Zusammenhänge zu stellen, sie neu zu 

‚schärfen‘: für künftige Zeiten.“36 

Musikalische Traditionslinien im Concerto funebre 

Dass es sich bei Hartmanns Concerto funebre genau genommen um die 1958 entstandene 

Bearbeitung seines neunzehn Jahre zuvor komponierten Werkes Musik der Trauer handelt, ist 

nicht allgemein bekannt und sorgt zuweilen für Verwirrung. Manche Aussagen in der 

Fachliteratur sind unpräzise oder falsch, wie diejenige, dass das Werk „erstmals […] 1940 unter 

dem Titel ‚Concerto funebre‘ in St. Gallen uraufgeführt wurde“37 oder das Concerto funebre 

„gelegentlich auch als Trauermusik bzw. Musik der Trauer untertitelt“38 wird. Wie der Vergleich 

beider Fassungen zeigt, ließ Hartmann bei seiner Umarbeitung den formalen Aufbau des 

Werkes grundsätzlich bestehen, fügte jedoch vereinzelt Takte, insgesamt 34, sowie drei 

Passagen innerhalb der Solokadenz hinzu. Sowohl durch die Namensänderung des ursprünglich 

als „Concertino“ bezeichneten Werkes39 als auch die neuen, virtuosen Abschnitte scheint der 

Fokus im Concerto funebre gegenüber Musik der Trauer stärker auf der Rolle der Solovioline 

und der Gattung des Violinkonzertes zu liegen.  

Mit der Komposition eines Violinkonzertes reihte sich Hartmann in eine bis heute musikalisch 

bedeutsame Traditionslinie ein. Die Gattungstradition wurde durch den Übergang ins 20. 

Jahrhundert nicht gebrochen, stattdessen „setzen sich die beiden Hauptströmungen des 19. Jh. 

– das symphonische und das virtuose Konzert – […] fort“40. Zugleich fanden moderne 

künstlerische Strömungen, geprägt von den gesellschaftlichen Entwicklungen des 20. 

Jahrhunderts, Eingang in die Gattung. Auf der Suche nach einem unmittelbaren 

Anknüpfungspunkt für Hartmanns Komposition scheint Alban Bergs Violinkonzert Dem 

Andenken eines Engels (1935) in mehrerlei Hinsicht passend zu sein. Dieses Werk stellte Berg 

unter großen Anstrengungen41 als letztes vor seinem Tod fertig, auf den Hartmann – 

möglicherweise spontan – mit der Widmung von Friede Anno 48 „in memoriam Alban Berg“ 

 
36 Vgl. „Zu den vier Hartmann-Modellen“, S. 66. 
37 Hans Rudolf Zeller: „Hartmanns Concerto funebre und die Modifikation”, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus 

Nordrhein-Westfalen 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von Heinz-Klaus Metzger, München 1989, S. 106-119, 

hier: S. 106. 
38 Wöbs, „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 106. 
39 Vgl. Titelblatt von: Hartmann, Karl Amadeus: Musik der Trauer, Partitur, Heidelberg: Süddeutscher 

Musikverlag 1949. 
40 Bram Gätjen u. a.: „Violine“,  in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New York u. a. 2016ff., 

veröffentlicht November 2016, https://www-1mgg-2online-1com-16dgawaya02fa.emedia1.bsb-

muenchen.de/mgg/stable/49511 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
41 Vgl. Burkhard Laugwitz: „Das Konzert war eine Demonstration. Louis Krasner und die Uraufführung von Bergs 

Violinkonzert“, in: Neue Zeitschrift für Musik 152/10 (1991), S. 4-10, hier: S. 7. 



8 
 

reagierte.42 Obwohl Berg in seinem Violinkonzert die Zwölftontechnik mit Reihenmischung 

anwendet,43 gibt es einige musikalische Parallelen zum Concerto funebre. Genau wie Hartmann 

zitiert Berg präexistente Musik, durch die das Programm des Stückes, die Erinnerung an Manon 

Gropius, die im Alter von 18 Jahren an Kinderlähmung verstorbene Tochter von Alma Mahler, 

deutlich wird. Dabei erklingen die beiden Hauptthemen, die Kärntner Volksweise A Vögele 

af’m Zwetschgn-bam sowie der Bachchoral Es ist genug, nicht nur im Laufe des Stückes, 

sondern sind bereits in der Melodie der Grundreihe angelegt.44 Eine Besonderheit innerhalb der 

Gattungstradition ist, dass sowohl Bergs als auch Hartmanns Werk mit einem Choral enden, 

wodurch zum Schluss nicht die Virtuosität des Soloinstruments, sondern das vokale, kollektive 

Moment im Vordergrund steht. Zudem ähneln sich die Violinkonzerte inhaltlich, da in beiden 

das Thema Trauer aufgegriffen wird. Als wesentlicher Unterschied lässt sich jedoch festhalten, 

dass in Bergs Werk der Tod eines Individuums verarbeitet wird, während im Concerto funebre 

die Trauer unbestimmt beziehungsweise universal bleibt.  

Mit der Komposition einer Trauermusik griff Hartmann ein ebenso traditionsreiches Genre wie 

die Gattung des Violinkonzertes auf. Totenklage und Lamenti sind tief in der 

Menschheitsgeschichte verwurzelt:45 „Wie auch in den anderen Künsten kreist die musikalische 

Trauer um das Phänomen des Todes in all seinen Aspekten, und wie dort […] besteht hier neben 

der elementar anthropologischen Aufgabe, bei der Verlustbewältigung zu helfen, eine 

ästhetische.“46 Dabei muss die Musik nicht zwingend in Verbindung mit dem Tod einer realen 

Person (ent-)stehen; die Trauer kann auch fiktiv sein. Im Laufe der Zeit etablierte sich ein 

musikalisches Trauer-Vokabular: Gewisse Topoi wie das Seufzermotiv, Tonarten wie g-Moll, 

Rhythmen wie der Trauermarsch oder Instrumente wie die Glocke symbolisieren Sehnsucht, 

Leid und Tod. Deshalb gibt es im Bereich der Instrumentalmusik, auch ohne einen die Affekte 

klar benennenden Gesangstext, eindeutige Beispiele für Trauermusik. Eine der musikhistorisch 

einflussreichsten Symphonien mit Trauerthematik ist dabei Beethovens Eroica, wobei 

verschiedene Theorien existieren, durch wessen Tod der mit „Marcia funebre“ überschriebene 

zweite Satz inspiriert wurde.47 Neben der Übernahme und dem Einfluss traditioneller 

 
42 Vgl. Grun, „Richard Strauss und Karl Amadeus Hartmann“, S. 255. 
43 Vgl. Thomas Ertelt: „Berg, Alban“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New York u. a. 2016ff., 

veröffentlicht Juli 2018, https://www-1mgg-2online-1com-16dgawavp0049.emedia1.bsb-

muenchen.de/mgg/stable/536191 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 
44 Vgl. Bram Gätjen u. a.: „Violine“. 
45 Vgl. Werner Braun u. Jürgen Hunkemöller: „Trauermusik“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New 

York u. a. 2016ff., zuerst veröffentlicht 1998, online veröffentlicht 2016, https://www-1mgg-2online-1com-

16dgawan30366.emedia1.bsb-muenchen.de/mgg/stable/11927 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
46 Ebd. 
47 Vgl. Rita Steblin: „Who Died? The Funeral March in Beethoven`s ‚Eroica‘ Symphony“, in: The Musical 

Quarterly 89/1 (2006), S. 62-79, hier: S. 62. 



9 
 

Trauersymbole spielt auch Hartmanns spezifischer Wortschatz, geprägt von Verzweiflung und 

Protest, eine zentrale Rolle. Insbesondere die Elijahu-Chiffre am Schluss „kommt […] der 

Kontextualisierung mit früheren Werken [wie Simplicius Simplicissimus] entsprechend, die 

Bedeutung eines Trauer- und Klagetopos zu.“48 

Die Qualität der Trauer in Hartmanns Concerto funebre unterscheidet sich deutlich von der 

musikhistorischen Tradition. Unabhängig davon, ob es sich um ein reales oder fiktives 

Verlusterlebnis handelt, ist Trauer normalerweise etwas Nachstehendes. Der 

Entstehungsprozess der Komposition begann jedoch bereits vor dem Ausbruch des Zweiten 

Weltkrieges, weshalb die Trauer nicht allein Reaktion auf die gefallenen Opfer sein kann. 

Während Alban Bergs Violinkonzert der Betrauerten zugeeignet ist, lautet die Widmung in 

Hartmanns Werk: „meinem lieben Sohn Richard“49. Da Richard 1939 vier Jahre alt und 

kerngesund war, lässt sich insgesamt argumentieren, dass kein vergangenes Verlustereignis, 

sondern die bedrückende Zukunftsaussicht ursprünglicher Hintergrund von Hartmanns 

Komposition war. 

Das Concerto funebre als Mahnmal gegen den Krieg 

Schlachtgemälde, Siegessäule, Kriegerdenkmal – die europäische (Kunst-)Landschaft ist bis 

heute von nationalistischer Kriegsverherrlichung seit dem 18. Jahrhundert geprägt. Generell 

dienen Denkmäler, die an einen gewaltsamen Tod erinnern, auch der Identitätsfindung der 

überlebenden Betrachtern.50 Zugleich „ist [es] eine historische Erfahrung, die sich seit der 

Französischen Revolution abzeichnet, daß die Kriegerdenkmäler mit dem Aussterben der 

Stiftergenerationen ihre Emphase verlieren. […] Der politische Kult vor den alten 

Kriegerdenkmälern versiegt, sobald die ehemals Überlebenden aussterben.“51 Entsprechend 

werden seit 1945, auch mit dem Wissen um den Ausgang beider Weltkriege, die alten 

Heroenbilder nicht länger (öffentlich) verehrt; stattdessen rückte kriegskritische 

beziehungsweise als solche gelesene Kunst in den Fokus der Rezeptionsgeschichte. 

Eines der bekanntesten Beispiele für Antikriegskunst ist die Figurengruppe Trauernde Eltern, 

die von Käthe Kollwitz für den Soldatenfriedhof Roggeveld in Flandern zur Erinnerung an 

 
48 Vgl. Marie-Therese Hommes: „‚Wider das Vergessen‘. Chiffrierte Botschaften in Karl Amadeus Hartmanns 

wiederentdeckter Schauspielmusik zu ‚Macbeth‘ von 1942“, in: Die Musikforschung 58/2 (2005), S. 151-174, hier: 

S. 167. 
49 Karl Amadeus Hartmann: Concerto funebre, Revidierte Fassung. Autograph A [1959], D-Mbs, Mus.ms. 12918. 
50 Vgl. Koselleck, Reinhart: „Kriegerdenkmale als Identitätsstiftungen der Überlebenden“, in: Identität, hrsg. von 

Odo Marquard und Karlheinz Stierle (= Politik und Hermeneutik 8), München 21996, S. 255-276, hier: S. 256. 
51 Ebd., S. 274. 



10 
 

ihren im Ersten Weltkrieg gefallenen Sohn geschaffen wurde.52 Zwischen den knieenden 

Statuen klafft eine Lücke, die den Verlust des Kindes symbolisiert und der Trauer der Eltern 

Raum gibt. Als empfindsamer Gegensatz zum nationalistischen Pathos der Kriegerdenkmäler 

des Ersten und Zweiten Weltkrieges wurde eine vergrößerte Kopie des Grabdenkmals 1959 im 

Zentrum der ersten bundesweiten Gedenkstätte für die Gefallenen beider Weltkriege in Bonn 

platziert.53 Auch die Figur Der Gestürzte von Wilhelm Lehmbruck wurde „[n]ach dem 

verlorenen Weltkrieg […] zum Zeichen für einen sinnlosen Krieg.“54 So wird in älteren 

Publikationen der Trauergestus des kriechenden, nackten Mannes mit abgebrochenen Schwert 

in der Hand betont.55 Arie Hartog dagegen argumentiert, dass diese „Interpretation, […] nicht 

vom Werk und dem Kontext seiner Entstehung, sondern vom Wissen um den Verlauf der 

Geschichte bestimmt wird.“56 Wäre Der Gestürzte, wie von Lehmbruck 1915 beabsichtigt, auf 

dem Ehrenfriedhof in Duisburg aufgestellt worden, läge die Deutung des, wenn auch 

depressiven, Heldentodes näher als die der Niederlage.57 Dagegen wurde „[d]ie Metaphysik des 

selbstverständlichen Opfers […] durch eine Metaphysik des sinnlosen Opfers ersetzt“58 und 

Lehmbruck, der unter Depressionen litt und sich 1919 schließlich umbrachte, wurde posthum 

zum „prophetischen Pazifisten [stilisiert]“59. 

Im Bereich der Literatur wurde der Roman Im Westen nichts Neues von Erich Maria Remarque 

nach seiner Veröffentlichung 1928 allgemein als kathartischer Befreiungsakt von 

Kriegstraumata  bewertet60 und avancierte „international zum Paradigma des Antikriegsromans 

[…], zum Symbol einer nicht partei-politisch, sondern humanistisch motivierten Kritik am 

Krieg.“61 Die Erzählung über den getriebenen Autoren, der sein Werk in wenigen Wochen ohne 

Korrektur niederschrieb, wurde Ende der 80er-Jahre entmystifiziert, als sich „ein Typoskript 

des Textes mit eigenhändigen Korrekturen Remarques [fand], die eindeutig auf eine 

Entschärfung der kriegskritischen Aussagen des Textes für die Erstpublikation […] 

 
52 Vgl. „Das Mahnmal ‚Trauernde Eltern‘“, auf der Website des Käthe Kollwitz Museums Köln, 

https://www.kollwitz.de/trauernde-eltern [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
53 Vgl. Ebd. 
54 Arie Hartog: „Die Metaphysik des Opfers. Bemerkungen zu Lehmbrucks Gestürztem“, in: Wilhelm Lehmbruck, 

hrsg. von Martina Rudloff und Dietrich Schubert, Bremen 2000, S. 163-184, hier: S. 168. 
55 Vgl. z. B. Dietrich Schubert: Die Kunst Lehmbrucks. 2. überarbeitete und erweiterte Auflage, Worms 1990, S. 

214 u. 228. 
56 Hartog: „Die Metaphysik des Opfers“, S. 163. 
57 Vgl. Ebd., S. 164. 
58 Ebd., S. 168. 
59 Teresa Ende: Wilhelm Lehmbruck. Geschlechterkonstruktionen in der Plastik, Berlin 2015, S. 217. 
60 Vgl. Schneider, Thomas F.: „‚Wir passen nicht mehr in die Welt hinein‘. Zur Entstehung und Publikation von 

Erich Maria Remarques ‚Im Westen nichts Neues‘“, in: Im Westen nichts Neues, hrsg. von Thomas F. Schneider, 

Köln 122018, S. 296-325, hier: S. 297-298. 
61 Schneider, „‚Wir passen nicht mehr in die Welt hinein‘“,  S. 298. 



11 
 

hinweisen.“62 Wie Thomas F. Schneider ausführt, handelt es sich beim  Im Westen nichts Neues 

um ein genau auf die Publikumserwartung hin konzipiertes Nachkriegswerk und nicht, wie zum 

Beispiel bei der Figurengruppe Trauernde Eltern, um ein nicht kommerzielles Kunstwerk zur 

persönlichen Trauerverarbeitung.63 Insgesamt präsentiert sich das, was heute unter dem Begriff 

„Antikriegskunst“ geläufig ist, als eine uneinheitliche Menge von Werken, die aus 

verschiedenen Absichten und mit unterschiedlichen Mitteln geschaffen wurden. Auffällig ist 

jedoch, dass die Zuschreibung seitens der Rezipienten häufig aufgrund der darin ausgedrückten 

oder hineingelesenen persönlichen Trauer des jeweiligen „überlebenden“ Künstlers erfolgt.  

In den Zwischenkriegsjahren kam Hartmann nicht nur durch seine linksorientierte, künstlerisch 

aktive Familie in Kontakt mit aktuellen, möglicherweise kriegskritischen Kunstwerken, 

sondern auch durch die Veranstaltungen, die er ab 1928 für den Künstlerverein die juryfreien 

organisierte.64 Dabei hegte er seit seiner Jugend und nicht zuletzt wegen der engen Beziehung 

zu seinem Bruder, dem Künstler Adolf Hartmann, eine gewisse „Doppelaffinität“ zu Musik und 

Malerei.65 In einem Brief an Hans Hartung am 10. Juli 1958 betonte Hartmann seine 

Überzeugung, dass zwischen den verschiedenen Künsten eine enge Verbindung existiert: 

„Seit ungefähr einem Jahr […] gehen meine Versuche dahin, zu beweisen, dass ein enger 

Zusammenhang der Künste zueinander besteht – in der Malerei, der Plastik, der Musik und auch 

der Dichtung – und dass es, wie ich mit Bestimmtheit glaube, gewisse Symptome gibt, die die 

einzelnen Künste zueinander verbinden. Gerade bei der abstrakten Malerei gibt es ständig 

wiederkehrende Formen, die ich ausgesprochen musikalisch empfinde.“66 

Diese Überzeugung setzte Hartmann auch in der Praxis um: In den Programmheften der Musica 

viva wurde die Verbindung zwischen Musik und Bildender Kunst beispielsweise durch die 

individuelle Umschlagsgestaltung, ab 1958 stets Sonderanfertigungen, bewusst 

hervorgehoben.67 Vor diesem Hintergrund liegt ein Vergleich des Concerto funebre mit anderen 

während der Kriegszeit entstandenen, auch nicht musikalischen Werken nahe – obwohl es aus 

dem Bereich der Exilkunst sowie in der Nachkriegszeit zahlreiche Beispiele für andere 

Antikriegskompositionen gibt, wie etwa Arnold Schönbergs Der Überlebende aus Warschau 

(1947). 

 
62 Schneider, „‚Wir passen nicht mehr in die Welt hinein‘“,  S. 298. 
63 Vgl. Ebd., S. 299. 
64 Vgl. Wöbs, „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 31-33. 
65 Vgl. Ebd., S. 109-110. 
66 Brief von K. A. Hartmann an H. Hartung vom 10.7.1958, zitiert nach: Wöbs, „Die Partitur allein kennt die 

Fermate“, S. 110. 
67 Vgl. Gottdang, Andrea: „Die Programmhefte der Musica viva im Spiegel der Diskussion um moderne Malerei 

nach 1945“, in: Karl Amadeus Hartmann. Komponist zwischen den Fronten und zwischen den Zeiten, hrsg. von 

Inga Mai Groote u. Hartmut Schick, Tutzing 2010, S. 203-228, hier: S. 206-208. 



12 
 

Für Hartmann, der während des Ersten Weltkriegs aufgewachsen war, bedeutete Krieg „das 

furchtbarste aller Verbrechen“68. Um dem Kriegsdienst zu entkommen, imitierte er vor der 

zweimaligen Musterung medikamentös einen Herzfehler; vor der dritten Musterung wurde er 

ärztlich für kriegsuntauglich erklärt.69 Trotz seiner körperlichen sowie geistigen Verweigerung 

gegenüber NS-Deutschland nahm Hartmann einen Kompositionsauftrag für die 

Schauspielmusik zu Shakespeares Macbeth am Bayerischen Staatsschauspiel in der Spielzeit 

1941/42 an, um den notwendigen offiziellen Nachweis seiner Berufstätigkeit zu erbringen. 

Jedoch konnte er durch die Gattungswahl als Komponist gewissermaßen unter dem Radar 

bleiben: So steht nicht die Musik, sondern das Bühnengeschehen im Zentrum der Aufführung. 

Zudem äußerte er auch in diesem einzigen zur öffentlichen Aufführung in NS-Deutschland 

bestimmten Werk mittels musikalischer Zitate von Simplicius Simplicissimus und Elijahu 

hanavi deutliche Kritik am NS-Staat.70 Wie Andreas Jaschinski beschreibt, strebte Hartmann in 

der Nachkriegszeit an, „die Expressivität seiner Tonsprache noch stärker zu differenzieren, aber 

auch von direkten außermusikalischen Bezügen freizuhalten.“71 Dennoch behielten seine 

Widerstandswerke aus der NS-Zeit ihre politische Gültigkeit: So blieben in der überarbeiteten 

Fassung des Concerto funebre Hussitenchoral, proletarischer Trauermarsch und Elijahu-Chiffre 

bestehen. 

Während der NS-Zeit wurde Hartmanns Musik der Trauer nur ein einziges Mal im Jahr 1940 

unter der Leitung von Ernst Klug im schweizerischen Sankt Gallen aufgeführt. Obwohl in der 

zeitgenössischen Kritik die zeitliche Bedingtheit der kompositorischen Mittel angesprochen 

wird, scheint der Ausbruch des Zweiten Weltkrieges als entstehungsgeschichtlich und 

programmatisch maßgebliches Ereignis nicht für das gesamte Publikum offensichtlich gewesen 

zu sein. So heißt es in einer Besprechung der Uraufführung: „Die orchestralen Klangfarben 

dieser Trauermusik verraten den werdenden Meister einer zeitbedingt herben musikalischen 

Palette, die mit brennenden Tönen und rhythmisch klaren Konturen ein gültiges Tongemälde 

unserer problematischen Innenwelt zu entwerfen sucht.“72 

Hartmanns Musik der Trauer war das letzte seiner Werke, das während der NS-Zeit öffentlich 

aufgeführt wurde, und zugleich das erste, das nach dem Zweiten Weltkrieg im Rahmen eines 

 
68 Hartmann, „Autobiographische Skizze“, S. 15. 
69 Vgl. Gespräch mit Richard Hartmann, in: Karl Amadeus Hartmann. Zeitzeugen und Dokumente zum 100. 

Geburtstag des Komponisten, hrsg. von Barbara Haas, Wilhelmshaven 2004, S. 39. 
70 Vgl. Hommes, „‚Wider das Vergessen‘“, S. 164-166. 
71 Andreas Jaschinski: „Zur kompositorischen Konzeption Karl Amadeus Hartmanns am Beispiel des Concerto 

funebre und der 8. Symphonie“, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus Nordrhein-Westfalen 1989/1990 

[Programmbuch], hrsg. von Heinz-Klaus Metzger, München 1989, S. 90-101, hier: S. 90. 
72 R. O.: „Musikalische Uraufführungen in St. Gallen“, in: Der Bund, Morgenausgabe vom 08. März 1940 (Nr. 

114), S. 3. 



13 
 

Konzertes präsentiert wurde.73 So stand es am 21. Oktober 1945 auf dem zweiten Programm 

von Hartmanns neugegründeter Konzertreihe, der späteren musica viva, „ein aus heutiger Sicht 

singuläres periodisches Konzertereignis […] mit bis dato durch das NS-Regime verfemter und 

als ‚entartet‘ verbalstigmatisierter Musik“74. Diese Aufführung, die in unmittelbarer zeitlicher 

Nähe zum Kriegsende stattfand, legte den Grundstein für das jetztzeitliche Verständnis des 

Werkes als Reaktion auf den Kriegsausbruch. Indem das Concerto funebre kein beliebiges 

Repertoirestück ist, sondern auch bei Gedenkveranstaltungen zum Zweiten Weltkrieg75 gespielt 

wird, besitzt es heutzutage den Rezeptionsstatus eines Antikriegsdenkmals. 

Das persönliche Leid, das die Rezeptionsgeschichte der Werke von Kollwitz, Lehmbruck und 

Remarque prägt, spiegelt sich auch in Hartmanns Musik der Trauer wider. In dem eingangs 

zitierten Brief, in dem Hartmann den Beginn seiner Skizzenarbeit ankündigt, heißt es: „Alles 

ist sehr traurig – alles verendet sich immer in Dunkel, selbst die Sonne will alles versengen, 

immer gleich Sterben – oh Gott ist das Leben schwer – Traurigkeit – Traurigkeit – Traurigkeit, 

meine einzige Wonne.“76 Für die Einordnung des Concerto funebre als Antikriegsdenkmal ist 

es jedoch entscheidend, das Werk nicht ausschließlich als Ausdruck individueller Verzweiflung 

zu begreifen, sondern auch als Mahnung. Ähnlich wie die unbestimmten Züge von Lehmbrucks 

Der Gestürzte verweist die nicht klar gerichtete Trauer des Concerto funebre – im Gegensatz 

zu Bergs Violinkonzert – auf die Möglichkeit, persönliches Leid in eine universelle Erfahrung 

zu überführen. Am Anfang und Ende des Werkes treten durch die Choräle das Gemeinsame und 

Verbindende hervor: eine Öffnung hin zu einer kollektiven Erfahrung. Die eng mit dem Beginn 

des Zweiten Weltkrieges verknüpfte Entstehungsgeschichte und die Widmung an Hartmanns 

Sohn weisen zugleich in die Zukunft. So bleibt das Concerto funebre bis heute eindringliche 

Warnung vor Faschismus und Krieg. 

 

 

 

 

 
73 Vgl. Wöbs, „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 106. 
74 Ebd., „Die Partitur allein kennt die Fermate“, S. 89. 
75 So stand das Concerto funebre z. B. auf dem Programm des Konzertes zum 75. Jahrestag des Endes des Zweiten 

Weltkrieges in Europa vom Rundfunk-Sinfonieorchester Berlin am 07.05.2020, vgl.: „Konzert zum 75. Jahrestag 

des Endes des Zweiten Weltkrieges in Europa“, Programmheft vom 14.05.2020 auf der Website des RSB, 

https://www.rsb-online.de/wp-content/uploads/Programmheft-RSB-14.05.2020-

Nikodijevic_Hartmann_Schostakowitsch.pdf [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025]. 
76 Brief von Karl Amadeus Hartmann an Elisabeth Hartmann, München, 16.06.1939 (KAHG). 



14 
 

Literatur- und Quellenverzeichnis 

Forschungsliteratur 

Braun, Werner u. Hunkemöller, Jürgen: „Trauermusik“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz 

 Lütteken, New York u. a. 2016ff., zuerst veröffentlicht 1998, online veröffentlicht 2016, 

 https://www-1mgg-2online-1com-16dgawan30366.emedia1.bsb-

 muenchen.de/mgg/stable/11927 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 

Baur, Vera: „Die ‚Leningrader‘ - Überzeitliche Anklage“, Textbeitrag auf der Website von BR 

 Klassik, letzter Stand: 10.02.2016, https://www.br-klassik.de/themen/klassik-

 entdecken/schostakowitsch-leningrader-siebte-symphonie-100.html [Letztes 

 Abrufdatum: 03.03.2025] 

Burkhardt, Otto Paul: „Inmitten der Katastrophe. Sinfonien im und über den Zweiten Welkrieg 

 - Komponisten zwischen Propaganda und Momento“, in: Neue Zeitschrift für Musik 

 182/1 (2021), S. 46-49 

Dibelius, Ulrich: „Künstlerische Konsequenzen aus biographischen Konditionen. Das 

 Wechselspiel von Zwang und Freiheit in Hartmanns Komponieren“, in: Karl Amadeus 

 Hartmann. Komponist zwischen den Fronten und zwischen den Zeiten, hrsg. von Inga 

 Mai Groote u. Hartmut Schick, Tutzing 2010, S. 175-184 

Ende, Teresa: Wilhelm Lehmbruck. Geschlechterkonstruktionen in der Plastik, Berlin 2015 

Ertelt, Thomas: „Berg, Alban“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New York u. a. 

 2016ff., veröffentlicht Juli 2018, https://www-1mgg-2online-1com-

 16dgawavp0049.emedia1.bsb-muenchen.de/mgg/stable/536191 [Letztes Abrufdatum: 

 03.03.2025] 

Gätjen, Bram u. a.: „Violine“,  in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New York u. a. 

 2016ff., veröffentlicht November 2016, https://www-1mgg-2online-1com-

 16dgawaya02fa.emedia1.bsb-muenchen.de/mgg/stable/49511 [Letztes Abrufdatum: 

 03.03.2025] 

Gottdang, Andrea: „Die Programmhefte der Musica viva im Spiegel der Diskussion um 

 moderne Malerei nach 1945“, in: Karl Amadeus Hartmann. Komponist zwischen den 

 Fronten und zwischen den Zeiten, hrsg. von Inga Mai Groote u. Hartmut Schick, Tutzing 

 2010, S. 203-228 

Grun, Constantin: „Richard Strauss und Karl Amadeus Hartmann. Zwei Münchner zwischen 

 Krieg und Frieden“, in: Die Musikforschung 62/3 (2009), S. 251-261 



15 
 

Hartog, Arie: „Die Metaphysik des Opfers. Bemerkungen zu Lehmbrucks Gestürztem“, in: 

 Wilhelm Lehmbruck, hrsg. von Martina Rudloff und Dietrich Schubert, Bremen 2000, 

 S. 163-184 

Heister, Hanns-Werner, „Politische Musik“, in: MGG Online, hrsg. von Laurenz Lütteken, New 

 York, u. a. 2016ff., veröffentlicht Juni 2019, https://www-1mgg-2online-1com-

 16dgawamk0222.emedia1.bsb-muenchen.de/mgg/stable/51295 [Letztes Abrufdatum: 

 03.03.2025] 

Heister, Hanns-Werner: „Zur Semantik von Hartmanns Musik. Ergebnisse, Fragen, 

 Forschungsaufgaben“, in: Karl Amadeus Hartmann. Komponist zwischen den Fronten 

 und zwischen den Zeiten, hrsg. von Inga Mai Groote u. Hartmut Schick, Tutzing 2010, 

 S. 229-270 

Hommes, Marie-Therese: „‘Wider das Vergessen‘. Chiffrierte Botschaften in Karl Amadeus 

 Hartmanns wiederentdeckter Schauspielmusik zu ‚Macbeth‘ von 1942“, in: Die 

 Musikforschung 58/2 (2005), S. 151-174 

Jaschinski, Andreas: Karl Amadeus Hartmann. Symphonische Tradition und ihre Auflösung, 

 München u. Salzburg 1982 

Jaschinski, Andreas: „Zur kompositorischen Konzeption Karl Amadeus Hartmanns am Beispiel 

 des Concerto funebre und der 8. Symphonie“, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus 

 Nordrhein-Westfalen 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von Heinz-Klaus Metzger, 

 München 1989, S. 90-101 

Jaschinski, Andreas u. Heister, Hanns-Werner: „Hartmann, Karl Amadeus“, in: MGG Online, 

 hrsg. von Laurenz Lütteken, New York u. a. 2016ff., veröffentlicht Oktober 2017, 

 https://www-1mgg-2online-1com-16dgawan30366.emedia1.bsb-

 muenchen.de/mgg/stable/394102 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 

Koselleck, Reinhart: „Kriegerdenkmale als Identitätsstiftungen der Überlebenden“, in: 

 Identität, hrsg. von Odo Marquard und Karlheinz Stierle (= Politik und Hermeneutik 8), 

 München 21996, S. 255-276 

Laugwitz, Burkhard: „Das Konzert war eine Demonstration. Louis Krasner und die 

 Uraufführung von Bergs Violinkonzert“, in: Neue Zeitschrift für Musik 152/10 (1991), 

 S. 4-10 

Schneider, Thomas F.: „‚Wir passen nicht mehr in die Welt hinein‘. Zur Entstehung und 

 Publikation von Erich Maria Remarques ‚Im Westen nichts Neues‘“, in: Im Westen 

 nichts Neues, hrsg. von Thomas F. Schneider, Köln 122018, S. 296-325 



16 
 

Schubert, Dietrich: Die Kunst Lehmbrucks. 2. überarbeitete und erweiterte Auflage, Worms 

 1990 

Steblin, Rita: „Who Died? The Funeral March in Beethoven`s ‚Eroica‘ Symphony“, in: The 

 Musical Quarterly 89/1 (2006), S. 62-79 

Wöbs, Raphael Günter Wolfgang: „Die Partitur allein kennt die Fermate“ - Dimensionen einer 

 politischen Theorie der Ästhetik auf Grundlage des Handlungsbegriffs bei Hannah 

 Arendt durchgeführt anhand des biographischen Vorwurfs und kompositorischer 

 Modelle von Karl Amadeus Hartmann, Inaugural-Dissertation in der Fakultät 

 Pädagogik, Philosophie, Psychologie der Otto-Friedrich-Universität Bamberg, 

 vorgelegt am 10. Oktober 2003 

Zeller, Hans Rudolf: „Hartmanns Concerto funebre und die Modifikation”, in: Karl Amadeus 

 Hartmann-Zyklus Nordrhein-Westfalen 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von Heinz-

 Klaus Metzger, München 1989, S. 106-119 

„Zu den vier Hartmann-Modellen. Ein Gespräch zwischen Eberhard Kloke, Heinz-Klaus 

 Metzger und Rainer Riehn“, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus Nordrhein-Westfalen 

 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von Heinz-Klaus Metzger, München 1989, S. 60-66 

Internetquellen 

„Das Mahnmal ‚Trauernde Eltern‘“, auf der Website des Käthe Kollwitz Museums Köln, 

 https://www.kollwitz.de/trauernde-eltern [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 

„Kirill Petrenko und Patricia Kopatchinskaja im Gespräch mit Cornelia Gartemann“, in: Digital 

 Concert Hall (2021), https://www.digitalconcerthall.com/de/interview/53774-3 

 [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 

„Konzert zum 75. Jahrestag des Endes des Zweiten Weltkrieges in Europa“, Programmheft vom 

 14.05.2020 auf der Website des RSB, https://www.rsb-online.de/wp-

 content/uploads/Programmheft-RSB-14.05.2020-

 Nikodijevic_Hartmann_Schostakowitsch.pdf [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 

„KZ Dachau 1933-1945“, auf der Website der KZ-Gedenkstätte Dachau, https://www.kz-

 gedenkstaette-dachau.de/historischer-ort/kz-dachau-1933-1945/ [Letztes  Abrufdatum: 

 03.03.2025] 

„Miserae Symphonische Dichtung für grosses Orchester“, Eintrag auf der Website Karl 

 Amadeus Hartmann – Center, https://www.hartmann-gesellschaft.de/dokument-leben-

 werk/miserae-symphonische-dichtung-fuer-grosses-orchester/ [Letztes Abrufdatum: 

 03.03.2025] 



17 
 

„Sonate ‚27. April 1945‘ für Klavier“, Eintrag auf der Website Karl Amadeus Hartmann – 

 Center, https://www.hartmann-gesellschaft.de/dokument-leben-werk/sonate-27-april-

 1945-fuer-klavier-3/ [Letztes Abrufdatum: 03.03.2025] 

Musikalien 

Hartmann, Karl Amadeus: Concerto funebre, Revidierte Fassung. Autograph A [1959], D-Mbs,

 Mus.ms. 12918 

Hartmann, Karl Amadeus: Musik der Trauer, Partitur, Heidelberg: Süddeutscher Musikverlag 

 1949 

Textquellen 

Brief von Karl Amadeus Hartmann an Elisabeth Hartmann, München, 16.06.1939 (Karl 

 Amadeus Hartmann-Gesellschaft) 

Brief von Karl Amadeus Hartmann an Elisabeth Hartmann, Winterthur, 06.11.1939 (Karl 

 Amadeus Hartmann-Gesellschaft) 

Hartmann, Karl Amadeus: „Autobiographische Skizze“, in: Karl Amadeus Hartmann-Zyklus 

 Nordrhein-Westfalen 1989/1990 [Programmbuch], hrsg. von Heinz-Klaus Metzger, 

 München 1989, S. 13-17 

Hartmann, Karl Amadeus: „Concerto funebre“, in: Karl Amadeus Hartmann. Kleine Schriften, 

 hrsg. von Ernst Thomas, Mainz 1965, S. 53-55 

R. O.: „Musikalische Uraufführungen in St. Gallen“, in: Der Bund, Morgenausgabe vom 08. 

 März 1940 (Nr. 114), S. 3 

 

 


